Shiatsu e Counselling
di

Caterina Alessani

Anno 2007-2009



Alcuni anni fa ho intrapreso un percorso personale in una relazione d’aiuto,
con Chiara Counsellor della Gestalt. Sono consapevole che tutti i principi alla
base di questa metodologia, hanno preso forma e sono diventati parte
integrante della mia vita, non grazie alla teoria o al Cousellor, ma all’ Essere
umano Chiara, che al mio Essere Umano ha dato sostegno nell’'unico modo in
cui abbia conosciuto possibile, attraverso la sua I’Autenticita e Presenza piena
d’Amore. La gratitudine che ho per Chiara € una gratitudine colma di dignita,
guella dignita che la sua presenza ha restituito alla mia vita. Il motivo per il
quale in seguito ho deciso di frequentare la Scuola di Counselling Gestaltico ad
indirizzo fenomenologico esistenziale, & stato lo scoprire di come in un
magnifico gioco di specchi rovesciati, questo percorso fosse molto utile al tipo
di lavoro che svolgo come operatrice di Shiatsu. Le affinita tra Gestalt e Zen
Shiatsu sono veramente significative. Ho avuto spesso occasione di trattare
persone che stavano compiendo un percorso psicoterapeutico ed ho constatato
quanto esse riescano a trarre un grande beneficio da questa sinergia. Durante
un trattamento di Shiatsu si instaura un rapporto molto profondo con l'altra
persona, attraverso il CONTATTO fisico. Le mani si muovono sul corpo del
cliente e comunicano al di la dell’espressione verbale mediata dalla mente,
quindi in un modo molto diretto e profondo. Il rilassamento e fondamentale in
questo tipo di esperienza, occorre abbandonare la tirannia del pensiero
razionale, per permettere all’ intuito di entrare in gioco, cid non significa
entrare in un stato di sogno, ma al contrario, significa essere molto presenti
nel QUI ED ORA, pur restando rilassati senza imporsi niente, senza formulare
giudizi, ne interpretare |I'esperienza, accettandola per quello che €. Questa
visione corrisponde perfettamente alla visione che si trova alla base della
Terapia della Gestalt . In Medicina Tradizionale Cinese tutti i fenomeni che noi
definiamo reali, sono generati dalla nostra percezione attraverso i cinque sensi.
La mente € il sesto organo di senso, essa non & intesa solo come pensiero
razionale. La vita € pensare, sentire, toccare, odorare, provare sentimenti ed
emozioni e come nella visione integrata della Psicologia della Gestalt, non
esiste separazione tra cid che avviene a livello mentale, corporeo ed
emozionale. La nostra struttura corporea porta inscritte nella postura, le
memorie non verbali della nostra esperienza di vita. Accade molto spesso
durante un trattamento, che lo sciogliersi di una tensione muscolare e/o di un
blocco energetico equivalgano allo sciogliersi di un’emozione. La teoria di
Masunaga del Jitsu e del Kyo, dove i bisogni della persona se frustrati creano
uno squilibrio energetico disfunzionale al benessere dell’organismo € nella
sostanza molto simile al Ciclo del Contatto di Fritz Perls. La capacita di ascolto
di sé come presupposto nella capacita di ascolto dell’altro. Il trovare una
distanza abitabile nel rapporto terapeutico. La consapevolezza che ogni spazio
di guarigione, si manifesti dove il sostegno ed i mezzi dell’operatore,
incontrano la scelta responsabile e consapevole del ricevente, di prendersi cura
di se stesso. L'autoregolazione organismica, intesa come input all’avvio di un
processo di comprensione ed integrazione delle cause di uno squilibrio fisico-
mentale-energetico e non come risoluzione del sintomo, tutti questi principi
ancora una volta incontrano in maniera speculare, principi fondamentali anche
in terapia della Gestalt .



MENTE-CORPO

Il percorso filosofico compiuto in occidente, ha portato la nostra cultura ad
operare una scissione tra mente e corpo, entita vissute come separate. L'IO
con cui ci identifichiamo, riguarda la sfera del pensiero astratto,
dell'mmaginazione, dell'espressione verbale, delle simbolizzazioni. Il corpo ci
trasmette sensazioni fisiche interne e attraverso i cinque sensi ed il movimento
nello spazio é vissuto come un esso, qualcosa che ci appartiene non qualcosa
che si E'. Non esiste nella nostra lingua un modo per riferirsi a noi stessi come
ad un Io-Corpo. Per Omero I'Anima é occhio che vede, orecchio che sente,
cuore che batte, il corpo vivente ne é dunque pura espressione e non
rappresentazione di un qualcosa che avviene altrove. Questa scissione nasce
insieme alla filosofia con Platone, il quale ritenendo la conoscenza sensibile
inaffidabile (i corpi sono deperibili, ogni corpo é diverso dall'altro) introdusse la
parola Anima, in greco Psyché, un'anima che non si riferisce alla nostra
coscienza o alla nostra psiche, ma che indica piuttosto la nostra capacita di
astrarre dal sensibile, quindi attraverso costrutti matematici e ideali, la
capacita di costruire un sapere oggettivo, in grado di prescindere dalla materia.
Il corpo diventa cosi materia inerte a disposizione dell'anima, segno fisico di un
qualche significato trascendente e psichico.

Nel 1600 Cartesio ripropose questa dicotomia distinguendo tra “res extensa”,
corpo in quanto sostanza visibile e “res cogitas” in quanto pensiero, due
sostanze che coesistono pur non avendo niente a che fare I'una con I'altra. Nel
1600 nasce anche la scienza moderna, che riduce il corpo ad organismo in
guanto somma di organi da studiare in laboratorio. Sara solamente all'inizio del
1900, che vari movimenti culturali, evidenzieranno i limiti del positivismo,
considerandola una scienza schematica ed astratta troppo lontana dalle
problematiche piu profondamente umanistiche. La fenomenologia e
I'esistenzialismo, daranno inizio al risanamento di questa antica frattura.

Per Merlau Ponty il mondo si costruisce attraverso il corpo la cui dimensione
fondamentale & data dall'esperienza vissuta della

percezione. La fenomenologia restituisce valore alla conoscenza sensibile, che
avviene attraverso la percezione affiancandola all'epistemologia, con la quale si
articola avendo ad essa pari importanza nell‘esperienza del conoscere. Le varie
categorie del pensiero con le quali costruiamo la realta, sono il frutto di un
processo di elaborazione d' informazioni provenienti dal nostro inter-agire con il
mondo. Non esiste pil una separazione tra soggetto che conosce e oggetto
conosciuto, essendo l'individuo partecipe attraverso la percezione, e non solo,
della creazione della realta.

Il corpo riacquista, finalmente un ruolo fondamentale nell*atto del conoscere,
che avviene tramite un‘esperienza che coinvolge l'individuo totalmente.
L'esistenzialismo rendera valore all'esperienza soggettiva dell'essere umano.

Ai giorni nostri Umberto Galimberti scrive:



(...) Rifiutare di risolvere l'ordine dei significati nell'ordine dei fatti, significa
rifiutare di identificare la corporeita che l'esistenza vive con I'organismo, che
lascienza, per le sue esigenze metodologiche, descrive. Non é infatti lo sguardo
che vede qualcosa per me o il braccio che si protende per afferrare qualcosa
per me, ma sono io questo sguardo che ispeziona, cosi come sono io questo
braccio che afferra. L'IO, cioé non si distingue dal corpo, non dispiega
un'esistenza in cui il corpo compare come uno strumento. I0 sono davanti al
mondo, non davanti al mio corpo, per questo si dicono “alienati ” coloro che
vivono il corpo come “altro” da sé, come qualcosa del mondo, da cui | 'IO é
diviso.

(...) Se il corpo non é prima di tutta un campo di gioco di forze biologiche, ma
un originaria apertura al mondo, il modo con cui l'esistenza vive il proprio
corpo rivela il modo con cui vive il mondo. Per questo non si deve parlare di
conversioni o trasferimenti di conflitti psichici agli organi risici, perché non ci
sono due realta, quella psichica e quella fisica, ma un'unica esistenza che dice
nel corpo il proprio modo di essere al mondo. Finché non ci libereremo di
quella mentalita dualistica che, accanto al corpo, colloca I'anima che Platone ha
inaugurato per garantire l'oggettivita del sapere, il cristianesimo ha ribadito
per dare un supporto alla fede nell'immortalita, favorendo in questo modo la
riduzione scientifica del corpo a materia organica, vivremo separati dal nostro
corpo, un'esistenza mancata.



IL CORPO E LA GESTALT UNA VISIONE
INTEGRATA

La psicoterapia tradizionale eredita dalla nostra cultura una visione dualistica
della relazione mente-corpo. Il processo terapeutico, pone |I'accento quasi
esclusivamente sul cambiamento dei costrutti mentali e cognitivi.

William Reich é stato storicamente il primo autore a dare importanza alla vita
corporea in relazione ai problemi mentali, studiando come le difese del
carattere si manifestino nella postura e nelle tensioni , nella respirazione dando
vita alla cosi detta " corazza muscolare “. Fritz.Perls allievo di Reich, con la
Psicologia della Gestalt da vita ad un approccio totalmente nuovo, il suo
metodo di fare terapia prevede un approccio Olistico , che considera mente e
corp, come aspetti inscindibili, ricerca l'unita della persona considerando
I'organismo nella sua totalita , pensieri, emozioni, movimenti... ma non come
semplice somma di queste parti in quanto

I'individuo & IL FRUTTO DEL FUNZIONAMENTO INTEGRATO NEL TEMPO E
NELLO SPAZIO DEI VARI ASPETTI DEL TUTTO.

Quando cio di cui facciamo esperienza a livello mentale ed a livello corporeo,
viene vissuto in maniera integrata, la realta che ne risulta e piu profonda di
ciascuna delle due vissute separatamente.

La P d G individua cinque livelli d’esperienza : il livello cognitivo- verbale, Il
livello immaginativo,Il livello emotivo, il livello sensorio e quello corporeo. Si ha
una concezione per la quale, la consapevolezza é un processo che si sviluppa e
si muove attraverso tutti e 5 i livelli. Quanto maggiore € il coinvolgimento e
I'armonizzazione di questi livelli, tanto piu sara ricca e completa la
consapevolezza che la persona avra di sé, cid consentira all’'organismo, di
avere un contatto soddisfacente anche con I'ambiente che lo circonda e dal
guale non e separato. La crescita e lo sviluppo dell’essere umano sono in
profonda relazione con I'ambiente in cui si sviluppa e di cui fa parte, é quindi
fondamentale la qualita del contatto con I'ambiente, attraverso il

guale la persona, puo trovare e assimilare cio di cui ha bisogno per la sua
sopravvivenza e il suo sviluppo, rifiutando quello che non puo essere assimilato
e utilizzato.Se durante la crescita, aspetti e qualita del sé, diventano
problematici in relazione ad un particolare ambiente fisico o sociale, allora il
bambino, per affrontare il conflitto tra il bisogno d’essere accettato e la paura
d’essere rifiutato ,(considerando che da bambini un rifiuto, viene percepito
come una vera e propria minaccia alla sopravvivenza) verranno alienate quelle
gualita del sé considerate inaccettabili . Le qualita del sé rinnegate, cosi come
le sensazioni, i bisogni, le espressioni ,i movimenti e le immagini,verranno
tenute lontane dalla consapevolezza, ma continueranno ad agire nell’'ombra.
Cosi allo stesso modo, il nostro corpo, che ha una struttura biologica di base
geneticamente determinata, andra a creare come risposta creativa alle
esperienze di vita vissuta, una struttura corporea di adattamento. Quest’ultima
€ rappresentata da tutte quelle variazioni individuali,a livello di
postura,movimento, tensioni, respirazione, che andranno a formare una
struttura cristallizzata, dove |’ espressioni corporee non saranno piu consce,
ma automatiche e involontarie. Ad esempio un sentimento di rabbia represso,
puo portare ad un irrigidimento dei muscoli del collo e della mascella, che



rimarranno tali, anche quando, questa emozione, non sara adeguata al
momento vissuto nel presente. Nella struttura corporea vengono quindi iscritte
e plasmate visibilmente, le esperienze individuali. Essa si origina come risposta
creativa ad un ambiente difficile, ma anche in relazione al dolore

intrinseco della vita. Crescendo si incontrano inevitabilmente esperienze
dolorose, che non sono in se stesse causa di danni allo sviluppo del sé, a patto
che, possano essere adeguatamente assimilate all'interno della funzionalita
organismica. Cio che facilita I'assimilazione, € ben rappresentato, dal bacio
della mamma sulla ferita del bambino, che lo aiuta a guarire, alleviando un'
esperienza altrimenti insopportabile.

Attraverso la presenza affettuosa e il sostegno di una figura di attaccamento o
attraverso I'apprendimento di nuove abilita, il bambino pud assimilare le
esperienze dolorose imparando ad affrontarle senza sacrificare nessuna parte
del sé. Altri dolori sono meno assimilabili , sia per la loro intensita e costanza,
sia perché richiedono una risposta piu complessa ai fini dell'adattamento
oppure perché tale sofferenza puo essere diretta a limitare il funzionamento
dell'organismo stesso. Gli esempi piu lampanti sono forniti dai casi di
maltrattamento fisico e/0 di abuso : percosse, violente punizioni umilianti,
minacce costanti di lesioni fisiche, manipolazione del corpo, intrusione da parte
di altri. Il bambino reagisce a ferite di questo genere ritraendosi dalla superficie
di contatto della pelle e dei muscoli e di fronte ad una

ferita che si é ripetuta nel tempo, si ritira ancora piu lontano dalla fonte del
dolore SEPARANDO IL PROPRIO SE’ DAL PROPRIO CORPO., rinnegando la sede
del dolore, per arginare il danno. Questo processo di rinnegamento viene
strutturato nel corpo, che porta in sé il movimento e il sentimento alienato ed
anche il processo attraverso il quale I'IO si disconosce, ossia la tensione che lo
esclude dalla consapevolezza e dall'espressione. I metodi che rendono possibili
il rinnegamento di parti del sé sono : la desensibilizzazione delle sensazioni
corporee ( sé-sensorio ). L'inibizione di alcuni movimenti ( sé-motorio ). La
sottrazione dell'io all'esperienza corporea ( proiezione del corpo ).

La contrazione prolungata é una modalita per attutire e smorzare fisicamente
le sensazioni corporee, quando sono avvertite, in questo modo si pud arrivare
ad escludere dalla percezione, anche le emozioni ed i sentimenti. Nei casi in cui
la percezione del sentimento é ancora presente cio che viene inibito é
I'espressione di questa, attraverso un meccanismo di blocco dell’emozione e
del movimento, in questo modo viene disconosciuta la funzione del sé motorio,
che ci consente di esprimere i sentimenti, manipolare e trasformare I'ambiente
e di relazionarci con gli altri, di creare e modulare i confini difendendo cosi la
nostra integrita organismica. Se ['atto di tendere le braccia alla ricerca di un
cantatto per soddisfare il bisogno d'Amore, viene rifiutato o criticato, la
muscolatura delle braccia e del torace si tenderanno in opposizione a tale
slancio. Ogni tipo d'espressione emozionale, il pianto, la rabbia, la gioia se
criticata o attaccata verra evitata e cosi tutti quei movimenti implicati nella loro
espressione. Essi possono essere resi inaccessibili al punto tale da venire
percepiti come estranei e minacciosi per il proprio senso del sé. E’ possibile
attraverso la proiezione del corpo perdere a tal punto il contatto con
guest'ultimo, da arrivare a percepirlo come un oggetto, € come se avvenisse
una sorta di allontanamento tra I'esperienza del corpo e |'esperienza del sé.



IL CICLO DEL CONTATTO

Secondo la Gestalt I'individuo é concepito come funzione del campo
organismo/ambiente. L'omeostasi, € il processo di autoregolazione, attraverso
il quale I'organismo soddisfa i propri bisogni. Ridefinendo il rapporto
figura/sfondo studiato dagli psicologi della Gestalt, Perls parla di bisogno
dominante che diventa figura di primo piano e di bisogni che recedono sullo
sfondo. Il bisogno dominante recede sullo sfondo quando & soddisfatto e al suo
posto diventa figura (Gestalt) il bisogno immediatamente successivo in ordine
di importanza. La nevrosi e’ essenzialmente una interruzione del ciclo atto alla
soddisfazione dei bisogni detto anche ciclo di contatto. Tale ciclo viene
interrotto dai seguenti meccanismi nevrotici:

L' INTROIEZIONE: l'individuo si comporta secondo i desideri altrui, quindi perde
I'opportunita di sviluppare la propria personalita.

LA PROIEZIONE : l'individuo attribuisce all’altro emozioni e sentimenti
personali.

LA CONFLUENZA: I'individuo non avverte piu il confine tra sé e I'ambiente o tra
sé e l'altro, Iui

I'ambiente sono un’unica identita.

LA RETROFLESSIONE: l'individuo che retroflette, fa a se stesso cio che
vorrebbe fare agli altri.

" (F. Perls, 1969).

Un modello sano di funzionamento, prevede, un continuo, armonico e ritmato
processo di apertura e chiusura verso I'ambiente, o come direbbe Perls, di
contatto e ritiro “Se il contatto é troppo prolungato diventa inefficace o
doloroso; se il ritiro é troppo prolungato interferisce nei processi vitali.
Contatto e ritiro, in una struttura ritmica, sono i mezzi per soddisfare i nostri
bisogni, per continuare i processi costanti della vita stessa: "

IL LAVORO TERAPEUTICO CON IL CORPO
SECONDO LA METODOLOGIA DELLA
GESTALT

Il processo terapeutico puo essere visto come un percorso che si snoda dalla
ricerca dell’'appoggio ambientale allo sviluppo di un solido auto-appoggio. L
approccio della Gestalt, in particolare, considerando la persona come una
“totalita”, vede il percorso terapeutico come il processo di sviluppo delle
condizioni che portano a fare esperienza di se stessi come totalita, ovvero il
processodi integrazione. Infatti quando si raggiunge l'integrazione di aspetti del
sé apparentemente separati e conflittuali, si pud sperimentare I'effetto
esistenziale di un solido auto-appoggio. Il counselor della Gestalt partendo
dall’'osservazione di cio che appare a livello fenomenologico, lavora con la
persona facendo la spola tra i diversi livelli dell’esperienza (corporeo, sensorio,
emotivo, cognitivo-verbale, immaginativo), fino a che non emerge
I'interrelazione delle parti, la loro unita funzionale e infine I'esperienza nella
sua interezza. Alcuni aspetti essenziali del counselling sono rappresentati da:



- la costruzione di una buona relazione terapeutica,

- il lavoro di consapevolezza,

- la ri-sensibilizzazione,

- l'identificazione e la riappropriazione di parti del sé precedentemente
rinnegate. La costruzione di una buona relazione terapeutica é una
caratteristica fondamentale al fine di creare un ambiente sicuro, affettuoso, di
cooperazione e di fiducia, nel quale le persone che si coinvolgono

in una relazione d' aiuto possono “correre il rischio” di ritornare nel proprio
corpo e di lasciare emergere emozioni primitive. Mano a mano che la relazione
si sviluppa, le “"Gestalt incompiute” , cominciano ad emergere e ad

essere ri-sperimentate nel corpo, cosi come affiorano quegli schemi ripetitivi e
non piu funzionali (schemi muscolari fissi del corpo e schemi emotivi).

Allora il compito del counsellor si focalizza sull’aiutare la persona a rendere
comprensibili i messaggi provenienti dal corpo, prendere consapevolezza di
guella situazione che ha richiesto I'allontanamento di quell'aspetto del sé, e
infine “sanare”, in qualche modo, le fratture che si sono verificate
nell'organismo. Per ogni strato del sé-corpo che viene ricontattato, possono
essere riaperte vecchie “ferite emotive”, ma solo riportando nel presente le
esperienze rinnegate, possono essere reintegrate, e puo aver

luogo un’autentica guarigione. Quando nella seduta la persona “agisce” la sua
tendenza nevrotica, si ha la possibilita di individuare il momento e il modo in
cui essa spezza il flusso dell’esperienza impedendogli di raggiungere una
chiusura appropriata della situazione. L'individuo viene sostenuto nel divenire
consapevole, nel “qui-ed-ora", di tutti quei fattori che soffocano il suo naturale
flusso di energia. Una fase importante del lavoro é rappresentata dalla ri-
sensibilizzazione delle parti desensibilizzate, che avviene attraverso:

a) l'uso del contatto diretto (la manipolazione della struttura muscolare), o dei
movimenti e stiramenti al fine di rivitalizzare specifiche parti del corpo;

b) il “"dare voce” ed espressione alle emozioni e ai movimenti congelati;

c) gli esperimenti terapeutici finalizzati al riappropriarsi e integrare nel sé cio
che é stato rinnegato non assimilato.Il cousellor focalizza il proprio lavoro sia
sul migliorare il supporto fisico e la gamma di variazione

del movimento, sia sull’esplorare il significato ed i sentimenti racchiusi in quella
struttura. Il suo obiettivo E: quello di favorire il cambiamento delle strutture
corporee “cristallizzate", non attraverso I'eliminazione di queste, ma attraverso
la loro trasformazione nei processi che esse rappresentano.

Egli si focalizza sul “come” il cliente fa esperienza della propria esistenza fisica,
e sulla scoperta di nuove modalita a lui pitu consone. Inoltre non interpreta il
corpo e l'esperienza del cliente, ma lo sostiene nel definire, a partire da se
stesso, il significato soggettivo delle sue esperienze. Al fine di accrescere la
consapevolezza della persona viene progettato I'esperimento, che

rappresenta l'unita di lavoro basilare della Psicologia della Gestalt. Ad esempio,
se il petto del cliente é incavato, il counsellor pud comunicargli cido che osserva
fenomenologicamente, e proporgli I'esperimento di verificare cosa cambia
nell’esperienza di se stesso se accentua la struttura (cioé se ripiega ancora di
piu il torace incavato), e se evidenzia 1'opposto di quella struttura (vale a dire
se solleva il torace e amplia il respiro).Nel primo caso il cliente pub esplorare la
parte piu familiare, accettabile, funzionale e protettiva di sé, nella seconda
postura, invece, pud cercare di scoprire la polarita meno consapevole.



L'interesse non é incentrato sul cambiare il torace del cliente, ma sul consentire
di “fare esperienza” del significato che ha per se stesso la struttura del suo
torace. In questo modo lo si aiuta a divenire maggiormente consapevole di
cosa “sta facendo fisicamente” portando | ‘esperienza del corpo in primo piano,
attraverso il processori di risensibilizzazione.

Il counsellor gestaltista induce nel cliente la mentalita della responsabilita,
intesa come capacita di rispondere e di scegliere le proprie reazioni, tale senso
di responsabilita porta all'identificazione con cio che si sta compiendo, e

all 'espressione di tale identificazione, attraverso frasi simili: “io ora sono
consapevole di incurvare la mia schiena, di bloccare il mia respiro..."; oppure:
“in che modo ora mi blocco ? “che cosa sto bloccando ora ? .” Quando la
persona riconosce che puo consciamente “agire" una determinata postura o
tensione, comincia a percepirla meno separata ed estranea da sé, e puo
iniziare a riappropriarsene. Il riappropriarsi delle parti rinnegate porta ad
allargare lo spettro dell'immagine di se stessi e della propria esistenza attiva.
Da un punto di vista teorico il tipo di cambiamento atteso é un “processo" che
coinvolge non solo il concerto di sé e gli aspetti psicologici, ma anche i vecchi
schemi di risposta corporei e comportamentali che altrimenti continuerebbero
ad influenzare i processi cognitivi ed emotivi.

IL CORPO LA POSIZIONE L' ATTEGGIAMENTO E
IL MOVIMENTO IN MEDICINA TRADIZIONALE
CINESE

La Medicina Tradizionale Cinese usa tre diversi ideogrammi per definire il
corpo. Il primo é” Xing”, con cui si intende il corpo come forma visibile,
apparenza, come qualcosa che si tocca. Il secondo ideogramma é “Ti” ed indica
i diversi principi organizzatori che strutturano ed unificano il corpo. Se xing é la
materia, ti é I'organizzazione della materia: del resto la forma esterna

( xing ) é l'espressione di questa organizzazione interna ( ti ) ne e il riflesso
cosi come l'espressione del viso riflette lo stato d'animo individuale: Quindi il
corpo é caratterizzato da una forma esterna e da una struttura interna. IL
terzo ideogramma e “Shen” , che definisce la parte piu importante e

nobile degli esseri . Si tratta di cido che consente ad un individuo di essere tale .
Lo shen permette ad ogni persona di esistere come individuo facendosi carico
della propria vita, assumendosi responsabilita e compiendo azioni. Nella visione
taoista , quindi non vi e una differenza reale nel corpo tra morfologia ( xing )
organizzazione ( ti ) e funzione ( shen ).

IL tutto é mediato dal Qi, termine che é stato tradotto con " respiro soffio *
“ energia “. Il Qi opera ovunque nell'universo, e l'immagine del Dao e da lui
dipende tutta la nostra esistenza.

Secondo la tradizione cinese, |'universo ( e quindi 'uomo ) origina dal caos

( hun dun ) . Quando questo da origine alla vita ™ eruttando un soffio ™ produce
energia ancestrale ( yuan qi ). Quindi i soffi leggeri si alzano e formano il cielo
e quelli pesanti scendono e formano la terra. Fra i due cielo-terra vi é uno
spazio che E occupato dall'uomo. Quindi I'uomo ( ren ) fatto di energia (xing )
organizzata e pensante (shen ) occupa lo spazio fra cielo e terra. Per il
Taoismo, pertanto, la natura dell'uomo é ternaria, forma, energia, spirito, per

W un



cui la nostra vita si manifesta in tre aspetti: corporeo, dell'anima e spirituale.
Riassumendo ancora una volta tutti questi concetti, possiamo dire che 'uomo
posizionato tra terra e cielo e formato da un corpo organizzato da Qi che anima
I'individuo e dipende dal suo spirito. E’ quindi chiaro che lavorare sul corpo ad
esempio con lo shiatsu, equivale a trattare piani non materiali che lo
organizzano dall'interno. Se il corpo materiale e yin, I'energia che lo anima é
yang, per tanto ogni individuo ha in se il riflesso del Tai Ji universale. Queste
due forze o poli , yin e yang, sono in continua trasformazione operata e
controllata dallo shen. Se pensiamo al concepimento dell'individuo, esso
dipende dall'incontro dei due jing del padre e della madre; un frammento dello
shen universale permea e da vita a quel corpo assumendo e determinando una
particolare coloritura che determina I'unicita dell'individuo. Tutti i grandi
cambiamenti che si verificano nel corso della vita sono caratterizzati da
variazioni dello shen, del gi e del jing, e possiamo dire dello shen , poi della
struttura interna ti e infine della forma xing. Non € quindi un caso che per la
Medicina tradizionale Cinese le malattie psichiche possono essere modificate
solo cambiando la coscienza ossia la consapevolezza individuale.

Nel corpo la testa e simile al cielo e quindi sferica, ei piedi sono simili alla terra
e quindi quadrati. L'uomo avra ancora il cielo simile al fuoco che tutto anima
collocato nel Cuore, la Terra che tutto riceve e trasforma nella Milza e I'Acqua
che conserva depositata nei Reni. La strutturazione del corpo non € quindi
casuale e agli organi si attribuisce un ruolo sulla relazione tra struttura e
forma. L'idiogramma ren indica 'uomo che prende forma dalle influenze
reciproche del cielo e della terra ed e un insieme di xing, ti e shen voluto dal
cielo, strutturato dalla terra e sottoposto a leggi e principi etici celesti ossia
innati e terrestri ossia acquisiti. L'esistenza organizzata su tre livelli cielo-
terra- uomo, dara forma a tre strutture tipiche dell'essere vivente. Avremo
I'impalcatura, il sistema nutrizionale e il sistema di trasmissione della vita..
Ognuna di queste strutture é legata ai diversi meridiani, a quel complesso di *
canali fiume " che secondo la Medicina Tradizionale Cinese, circolano in tutto il
corpo. I meridiani principali, chiamati meridiani tendino-muscolari, sono legati
all'impalcatura e controllano i sistemi anatomici, la forma corporea il
movimento e la postura. Il secondo sistema é legato da un lato ad un viscere
speciale Triplice Riscaldatore e dall'altro a dei meridiani secondari

definiti luo longitudinali. Il sistema di trasmissione della vita é legato al sistema
dei meridiani e visceri curiosi e sopratutto all'energia ancestrale la yuan qi.

La vita e il corpo per essere hanno bisogno di un ritmo. Vi sono molti fenomeni
ritmici all'interno del corpo, uno di questi € il ritmo quaternario o dei quattro
elementi . Si tratta di un ritmo ciclico invariabile ed immutabile che si sviluppa
a partire da un centro da cui tutto origina e a cui tutto ritorna. Questo centro
coordina tutti i fenomeni ciclici nell'universo e nell'uomo. Cosi ad esempio il

21 marzo tutti i viventi e I'universo sono definiti da uno stesso movimento
d'energia , “l'esteriorizzazione” cioe il passaggio dell'energia dalla profondita
dell'inverno alla superficie della primavera. | ritmo a quattro € I'espressione
concreta della creazione, che si realizza sotto I'energia dello shen .

Per vivere bisogna “ricrearsi tutti i giorni *, ripercorrendo il “ciclo della
creazione” che avviene secondo un ordine simbolico, identico in tutte le
tradizioni. La vita e cosi la circolazione energetica, inizia dal centro e si
manifesta quindi all'acqua, al fuoco, al cielo e infine alla terra. La circolazione



energetica dunque dal centro in cui sgorga la vita , Cuore -Intestino Tenue
passa all'acqua Vescica -Rene, al fuoco Ministro del Cuore- Triplice
Riscaldatore, alcielo Vescicola Biliare-Fegato, alla terra Polmone-Grosso
Intestino e infine al centro in cui si realizza la vita Milza-Stomaco. A differenza
che nei cinque movimenti di cui parlero in seguito piu specificatamente
riguardo allo Shiatsu, in questo ritmo universale all'elemento terra corrisponde
il Polmone e il centro & duplice , vi € un centro da cui sorge la vita , il Cuore
un € po come il sole per il sistema solare e un centro su cui si realizza la vita
come il nostro pianeta Terra. La successione oraria della circolazione energetica
nei meridiani principali € conforme al ritmo a quattro e ricorda che I'uomo deve
rinnovarsi secondo un preciso ordine naturale. Le condizioni

minime per cui la vita si manifesti sono dunque quattro con l'aggiunta di un
centro che contiene lo spirito. Inoltre perché la vita si organizzi sono necessari
lo yin e lo yang vvero lo spazio e il tempo. I meridiani principali e non,
rappresentano la parte energetica di quel sistema di comunicazione

presente nell'uomo la cui parte materiale e costituita da testa , colonna
vertebrale, arti e organi genitali. I meridiani costituiscono la base energetica
della strutturazione esterna visibile dell'individuo. All'interno dei meridiani
circolano vari tipi di energie e quindi essi svolgono anche ruoli differenti i
meridiani tendino-muscolari sono incaricati da cio che e esterno e difendono il
corpo dagli attacchi esterni di energie perverse, i meridiani luo hanno invece
una relazione speciale con le situazioni emotive, i meridiani curiosi si
relazionano alla costituzione. La forma corporea rappresenta l'inevitabile
conseguenza della nostra vita, delle nostre gioie e tragedie , vittorie e sconfitte
avute durante l'intera esistenza, in questo modo nel corpo attraverso la
postura dinamica e statica , si iscrivono memorie non verbali . I meridiani
tendino-muscolari, costituiscono una “corazza energetica” che e in stretta
relazione anche con lo stato mentale. L'insieme delle emozioni infatti,
attraverso ripercussioni sul sangue e sulla wei qi ( energia difensiva
prevalentemente extra meridianica ) € in grado di condizionare la forma
corporea e il movimento. Nella Medicina Tradizionale Cinese gli organi ( zang )
e i visceri ( fu) vengono considerati come uno “stato” con un sovrano, il Cuore
e degli assistenti , gli altri organi ciascuno con uno specifico ruolo e una
specifica funzione. Gli organi sono considerati yin in quanto immagazzinano e
fabbricano il qi, il jing, il sangue e i liquidi organici. I Visceri invece sono yang
in quanto il loro compito € la trasformazione. Perché il corpo sia amministrato
con armonia é necessario che l'imperatore sia illuminato “ming ' Se il Cuore
non possiede ming il paese e i suoi funzionari sono destinali a cadere nel
disordine “. Una delle caratteristiche dello shen del Cuore é appunto la
chiarezza, l'illuminazione. Se pensiamo poi alla" personalita" dell'individuo
guesto ha in sé caratteristiche ereditate dal " cielo anteriore" (questo concetto
€ molto simile al patrimonio genetico nella fisiologia occidentale ) mentre il
temperamento e il ¥ carattere “ sono propri del cielo posteriore. In altri termini
il cielo anteriore dona il * fato * ming attraverso I'energia ancestrale e il jing,
mentre il cielo posteriore condiziona il destino di ciascuno attraverso I'
itelligenza del Cuore “shen ming”. L'uomo nella visione della Medicina
Tradizionale Cinese frutto di manifestazioni complesse dipendenti sia dalla
materia che dall'energia e sebbene sia possibile distinguere due strutture
estreme, il corpo e la mente , esse non sono separabili .



La personalita profonda dell'uomo deriva dallo shen che permea i diversi organi
concorrendo alla sua formazione , il tutto inserito nel ritmo a quattro, che
rappresenta l'individuo ma non ancora la persona . La Persona sara colui che
passerada un ritmo a quattro ad uno a cinque ( cinque movimenti ) che
rappresenta la comunicazione del microcosmo e quindi dell'uomo con il
macrocosmo e dunque il suo ambiente.

I CINQUE MOVIMENTI

Lo Shiatsu insegnato in occidente si basa in parte su questa teoria .

Suo oggetto é la differenziazione tra le diverse caratteristiche vibratorie del Qi
che si manifestano nell'universo. La traduzione letterale dal cinese E” i cinque
che camminano”un‘espressione che indica la relazione con il tipico movimento
delle diverse qualita del Qi .I cinque elementi sono Fuoco, Terra, Metallo, Acqua
e Legno, le cui interrelazioni( i cicli Creativi e di Controllo ) e le relazioni con il
cosmo , rappresentate dalle corrispondenze degli Elementi costituiscono gli
assiomi della teoria.

Il Fuoco crea la Terra per associazione dalle proprie
ceneri.

K

La Terra crea il Metallo per associazione dalle miniere.

= =

Il Metallo crea L'acqua per associazione condensazione.

AN
RY I

L' Acqua crea il Legno per associazione il nutrimento.
7K

Il Legno crea il Fuoco per associazione il legno arso.

Z



CICLO DI GENERAZIONE E CICLO DI CONTROLLO

Fuoco

Estate

Gioig [ Adlegria

Sud

ARITIER T

Tallo

Sangue Vas NN

Caldo

Forssd

T+ IT {Fuico lrmpdrials])

1100 - 1500
Legno MC + TR (Fuoaco Bliristerele ) Terra
Primavera 1900 - 2300 Cambi ¢i Stagicne
Rabbaa { Caoallera COSOON2A ;'tlm.‘.!.l. nia

Est - Shoan

‘-;:.: {Principic Wilale, Spirita, Pane Coentro
siruind Trascendente Dolca
Wisla

\hf:::‘;;ﬂll Linghie - > :’;.‘llr‘;::i ! Tessuteo Connottive
":‘F; r|1+:-: g?:dqn
F+VvVB -
o ;’r-'iiuli.:[‘.l = 300 ?{'35 11 nn "%‘
ﬁ? M {Coscienza di Se * \ EYI R
Anirma Spintuale ) -b'
Controllo

Gencrariong ’
; - I‘
Acqua Metallo
Mo Autunno
FPaura  Tefrohs

o Edaslirnconia / Tristezza

Bt
Salato
Llctiten

O Capeeil
Fraddn

Mero

R+

1500 - 19:00

E Zhi (Volanta) g £
- é (Spinitd i Soprivvivenza
'\L i.‘-"‘ p Sumrma Matenale, Memona)

Ogni disarmonia in un elemento viene trasmessa a quello successivo del ciclo
un fenomeno conosciuto come “ Legge Madre-Figlio ™ e legato al detto della
Medicina Tradizionale Cinese " se il figlio piange curate la madre “ se un
elemento si indebolisce la radice del problema va cercata

nell’elemento che lo nutre. Il ciclo di controllo é evidenziato dalle frecce
intersecate all'interno del circolo degli elementi, che rappresentano le forze con
funzione di contrappeso per controllare il Ciclo Creativo.

Il Fuoco controlla il Metallo- lo rende malleabile

Il Metallo controlla il Legno-lo taglia

Il Legno controlla la Terra le sue radici la tengono insieme

La Terra controlla I'Acqua-come gli argini contengono il fiume

L'Acqua controlla il Fuoco» lo spenge.

Il ciclo di controllo é un agente di equilibrio e di armonia, incapace di assolvere
alla propria funzione solo quando un Elemento indebolito, non riesce piu a
controllare I'elemento opposto che si trovera quindi in eccesso relativo o
viceversa .



L'ELEMENTO ACQUA RENI VESCICA

"Sotto il cielo, nulla é pit morbido e cedevole dell'acqua. Pure, per attaccare il
solido e forte, nulla é meglio. Non ha pari”
TAO TE CHING

Per ogni aggettivo in grado di descrivere |'acqua vale anche il suo contrario,
alta ,bassa ,delicata, potente...L'acqua contiene in se gli opposti senza
contraddizione alcuna . L'Elemento Acqua contiene in se la base dello yin e
dello yang nel corpo-mente dell'essere umano. Essa forma la base essenziale
della parte fisica . La vita stessa dipende dall'acqua .Sebbene non tutta I'acqua
sia profonda essa scendera sempre fino al livello piu basso. Nel corpo

umano I'Elemento Acqua governa le strutture e i tessuti piu profondi , le ossa
e il loro midollo, il midollo spinale, mentre in termini di tempo si ricollega al
passato piu remoto dell'essere, I'emergere della vita dal vuoto al momento del
concepimento. Nonostante quel momento possa sembrare un inizio, per il
pensiero cinese é parte di un processo continuo, L'Essenza dei Reni di ciascun
individuo ( jing ) e parte di un grande flusso di stirpe, tramandato di
generazione in generazione che si fonde, si diversifica, restando tuttavia lo
stesso patrimonio di vita. Movimento e flusso danno inoltre la capacita
all'acqua di pulire allo stesso modo L'Elemento Acqua purifica fornendo energia
che prevenga il ristagno nella mente e nel corpo. II flusso continuo

dell'acqua implica anche potenza persino la goccia piu piccola nel tempo puo
consumare la roccia. L'Elemento Acqua da al corpo umano potenza ed energia
ed alla mente la volonta di progredire. L'Elemento Acqua in quanto fonte della
vita da anche la volonta di sopravvivere. I Reni si attivano (adrenalina ) in
momenti di pericolo adottando misure opportune alla sopravvivenza. Inoltre
fungono da magazzino per le sostanze vitali di Essenza e Qi alle quali si attinge
nei momenti che richiedono resistenza. Se I'Elemento Acqua non si trova in
condizioni di equilibrio , ci si potrebbe sentire continuamente minacciati nella
propria sopravvivenza e attribuire a progetti relativamente comuni
un'importanza e un significato determinanti. La volonta diventa dominante non
sa fermarsi & questa la condizione di chi continua a lavorare pur essendo
esausto e risponde allo stress sforzandosi ulteriormente . Un altro squilibrio di
guesto elemento puod essere la mancanza di volonta con scarsa motivazione
unite ad un senso di spossatezza che fa apparire impossibili anche i compiti piu
semplici, Sensi di colpa, timidezza e auto umiliazione, derivanti dall'attribuire la
priorita alla volonta altrui rispetto alla propria spesso si accompagnano a
questa situazione. L'impulso alla sopravvivenza, all'azione al raggiungimento
dei traguardi é la manifestazione Yang della Volonta dell'Elemento Acqua
anche I'aspetto Yin dell'Acqua ha una Volonta, che corrisponde

alla capacita di abbandonarsi al corso naturale degli eventi, di seguire il proprio
destino, L'equilibrio tra volonta Yang che agisce e Volonta Yin che permette, € il
dono di un sano Elemento Acqua e assicura il piu nobile uso del patrimonio
ancestrale di Qi ed Essenza. Il moto dell'energia € verso il basso. L'emozione
dell'elemento Acqua é la paura che fa parte dell’istinto di sopravvivenza. Una
paura intensa provoca un rilascio di Qi Originario dai reni in altre parole una
scarica di adrenalina, le scorie vengono prontamente eliminate , i processi
digestivi sospesi e si € pronti all'azione. Uno squilibrio in questo elemento é



caratterizzato spesso da paure e fobie non adeguate, molti elementi possono
manifestare I'emozione della paura, la Terra ha paura

dell'insicurezza, il Legno la timidezza dell'indecisione. il Fuoco la paura, di
perdere il controllo ma la paura dell'Elemento Acqua si manifestera meno
apertamente in quanto proviene dalle radici dell'essere ed é spesso troppo
potente per essere riconosciuta, esternandosi invece spesso come

desiderio di controllo sugli eventi prima di esserne controllati.

SHUI L'ACQUA TAI YIN
GRANDE YIN
Motto del Movimento “Io Voglio!”.
Anima Vegetativa Zhi, Volonta.

Colore

Nero, Blu Scuro.

Stagione

Inverno.

Organo (YIN):

Reni (R)4Livello Energetico: Zu Shao
Yin (Shao Yin del Piede).

Viscere (YANG):

Vescica Urinaria (V).Livello
Energetico: Zu Tai Yang (Tai Yang del
Piede).

Ora del Giorno:

15.00 — 17.00 Vescica,
17.00 - 19.00 Reni.

Direzione: Nord.

Gusto: Salato.

Orifizio Orecchi.

Liquidi: Urina, Acqua, Sputo, Saliva che bagna

i denti pia chiara.

Organo di Senso:

Orecchi, Udito.

Emozione:

Patologica Paura, Panico.Fisiologica:
Abilita, Saper Fare, Paura (modcrata,
difesa dal pericolo).

Qualita della voce

Lamento

Atteggiamento:

Di chi dice: “No, No, No, .., pero,.,"
L’Acqua rifiuta di farsi muovere, ma
senza forza, é piu un invito a farsi
tascinare, un rifiuto che richiede aiuto
che e piu un farsi desiderare, farsi




convincere

Azione Energelica e Fisiologica:

Massima concentrazione

Parti del Corpo:

Ossa, Midollo Osseo (per estensione
cervello), Capelli, Uretra, Genitali,
Ano.

Manifeslazione Fisica esterna:

Ossa, Capelli.

Facolta:

Saper Fare (Kung Fu), Realizzarc,
Tremare (brividi).

Reazione allo Stress:

Realizzazione.

Facolta Superiori:

Volomi Sessualité (In senso di
capacité di procreare, spinta
riproduttiva).Ambizione

Odore: Putrido, Salrnastro,
Clima: Freddo
Posizione: Tutte le posture coricate (supina, sul

fianco e prona), nelle quali si
praticano le distensioni e i
rilassamenti profondi.

Azione della Mano:

Punta delle dita.

Zone del Corpo a cui prestare
attenzione nella Pratica:

Pane bassa dell’addome, lombari.

Respirazione:

Invernale inspiro bocca, espiro bocca.

Animale Celeste:

Tartaruga Nera, Tartaruga serpcnte,
Guerricro Nero.

Cereale (Nutrimenlo):

Grani

Frutto (Crescita):

Datteri, Castagne, Fagioli, Piselli.

Carni: Maiale

Vegetali: Porri, Alghe, Funghi.
Numero: 6

Nota Musicale Cinese: Yu

Pianeti: Mercurio

Movimento Figlio

Legno (Generazione).

Movimento Nipote

Fuoco (Controllo),

Movimento Nonno

Terra (Ribellione).




L'ELEMENTO LEGNO FEGATO CISTIFELLA

" La forza che per il verde stelo spinge il fiore "
DYLAN THOMAS

Nel modello orientale L'Elemento Legno é 'unico che oltre ad essere una forza
della natura esprime identita individuale. La vita vegetale ha una spinta
irrefrenabile a riprodursi e stabilirsi. La forza primaria dell'impulso

a vivere e crescere e la caratteristica dell'Elemento Legno e dei suoi equivalenti
nell'essere umano Fegato e Cistifellea. Data la forza del Qi di questo Elemento
al Fegato e alle Cistifellea é spesso attribuito un carattere militare negli antichi
scritti ricevono il nome di “"Generale” e " Luogotenente" Tuttavia nonostante

la sua forza questa energia in natura non e tipicamente aggressiva. E
sopratutto quando molte piante sono insieme c'é un forte senso di
cooperazione oltre che di competizione. Nel corpo e nella mente umani tale
capacita di armoniosa coesistenza é uno degli aspetti piu

importanti dell'Elemento Legno insieme con il suo complemento, I'impulso
all'espressione della propria individualita, I1 legno € flessibile perché é vivo e
vivo perché flessibile . La capacita di fare progetti e prendere decisioni é un
altro aspetto di questo Elemento, nel carattere umano la strategia

dell'albero e del rampicante, rappresentano la capacita di effettuare scelte e
scegliere la direzione ottimale per crescere. E’ d'importanza vitale che scelte e
decisioni, si adattino a circostanze mutevoli, il che significa che si deve essere
flessibili, altrimenti difficilmente i progetti troveranno realizzazione.

La capacita di organizzare efficacemente i propri sforzi € il modo umano di
imbrigliare I'energia creativa dell'Elemento Legno. Se usata in modo
appropriato questa energia e cio che permette di raggiungere il massimo
potenziale dell'espressione personale, ma questa é significativa solo se

messa in relazione con gli altri appartenenti del gruppo o alla stessa cultura.
La capacita spirituale dell'Elemento Legno é lo Hun o Anima Eterica, si trova
nel Fegato ed e cio che sopravvive dopo la morte, questo concetto nel Taoismo
€ quello che piu si avvicina all'idea di Anima in Occidente. Rappresenta un
legame tra lo Shen e il corpo fisico e comprende la personalita individuale che
concretizza lo scopo della vita di ciascuno. Lasciato il corpo alla morte questa
non si dissolve per tre generazioni poiché viene nutrita dal ricordo dei
discendenti, poi si unisce allo spirito ancestrale della stirpe o ad una divinita
cosmica. Il concetto di Hun mostra chiaramente il ruolo fondamentale
dell'individuo in armoniosa relazione con gli altri, I'esistenza spirituale viene in
parte creata dalla propria volonta verso gli altri in parte continua a ricrearsi
dopo la morte fintanto che quella buona volonta sopravvive ed & alimentata dal
ricordo dei posteri, anche a livello spirituale dunque il singolo fa parte di un
progetto comune piu ampio.

Lo Hun partecipa anche all'immagazzinamento e distribuzione proprie del
Fegato . Uno Hun sviluppato € curioso ed incline all'avventura, puo
intraprendere viaggi astrali attraverso il sogno restando legato al corpo con un
filo, come l'idea di anima occidentale energia E verso l'alto.

L'emozione dell'elemento € la rabbia.



MU IL LEGNO

SHAO YANG PICCOLO
YANG

Motto del Movimento:

Anima Vegetativa:

Hun Immaginazione,sogno azione,
senso dell'lo, del QUI ed ORA

Colore: Verde
Stagione: Primavera
Organo (YIN): Fegato (F)

Livello Energetico: Zu Ju Yi (Ju
Yi del Piede).

Viscere (YANG):

Vescica Biliare (Colecisti) (VB)
Livello Energetico: Zu Shao Yang
(Shao Yang del Piede).

Ora del Giorno:

23.00 — 1.00 Vescica Biliare,
1.00 — 3.00 Fegato,

Direzione: Est

Gusto: Aspro,Acido.
Orifizio:

Organo di Senso: Occhi.
Emozione: Rabbia
Qualita della voce: Grido

Atteggiamento:

Di chi dice “si” Il legno sa
perfettamente quando una cosa €
fattibile immaginabile e :"ci sta
subito in modo deciso”

Azione Energetica e Fisiologica

Espansione, Portare Fuori.

Parli del Corpo:

Muscolie Tendini

Manifestazione Fisica esterna:

Unghie di Mani e Piedi.

Facolta:

Controllo, Progettazione, Senso
Artistico. Intuito, Sogno.

Reazione allo Stress:

Decisione.Controllo

Facoltia Superiori:

Idee.Creativita.sogni.Pianificazione

Odore: Rancido
Clima: Vento.
Posizione: Seduti sulle Ginocchia, la posizione in

Seiza o inginocchiata é tipicamente
glapponese o

orientale/Est, legata alle pratiche di
risveglio.




Azione della Mano: Stretta.Presa

Zone del corpo a cui prestare Zona della cintura

attenzione nella pratica.

Respirazione: Primaverile Inspiro Naso, Espiro
Bocca

Animale Celeste: Drago Verde.

Cereale (Nutrimeno): Frumento,Farro.

Frutto (Crescita): Pesca, Mela, Prugna.

Carni: Pollame

Vegetali: Malva, Tutti i vegetali “verdi".

Numero: 8

Nota Musicale Cinese: Chio.

Pianeti Giove.

Movimento Figlio: Fuoco (Generazione).

Movimenlo Nipote: Terra (Controllo).

Movimento Nonno: Metallo (Ribellione)

L'ELEMENTO FUOCO CUORE - INTESTINO
TENUE - MINISTRO DEL CUORE - TRIPLICE
RISCALDATORE

" Purifica la grande illusione, la tenebra del cuore, la luce radiosa
dell'incontaminato

sole perpetua ascende "

H.H.DUDJ OM RINPOCHE

La natura dell'Elemento Fuoco € la sua capacita di trasformare . Il Fuoco é
fonte di vita, ma anche di distruzione, nella medicina orientale si trovano
entrambi questi aspetti, se i meridiani che appartengono a quest'Elemento
incarnano la luce, la radianza e la reattivita dello Spirito contenuto

nella consapevolezza al tempo stesso il Fuoco pud esistere nel corpo come
energia distruttiva ed incontrollata spesso alimentata dalle emozioni.

Il Fuoco é l'unico Elemento rappresentato da due coppie di meridiani.

La funzione centrale del Fuoco é quella del Cuore, dello Shen o
Consapevolezza. Se bene tradotto come Spirito lo Shen, luce della
consapevolezza, non deve necessariamente essere spirituale, & la coscienza e
presenza , che guida ogni azione, anche la pit comune. Il Cuore sede dello
Shen fornisce una dimora fisica alla parte divina di ognuno . In quanto



Imperatore, figura centrale nel governo del territorio corpo-mente, richiede
protezione e in modi diversi tutti gli altri meridiani dell'Elemento agiscono da
protettori 0 messaggeri che contribuiscono ad ampliare la sua influenza . I
confini pertanto si sovrappongono e tutti i meridiani del Fuoco sono in certa
misura estensioni dell'energia del Cuore. L'Intestino Tenue lo protegge
respingendo i pericoli immediati,come un assaggiatore ufficiale che

intercetta il cibo avvelenato, in MTC viene considerato il responsabile
dell'eventuali rimozioni in difesa dell'individuo, di esperienze eccessivamente
traumatiche e dolorose, che I'organismo non sarebbe in grado di assimilate.
Separa il “puro dall'impuro * scegliendo cid che nutre eliminando cio

che avvelena questa funzione come ormai e chiaro non e una funzione
solamente fisica, ma anche psichica. Il Ministro del Cuore protegge in modo
diverso, mediando tra il Cuore e la superficie attraverso la circolazione; nei
testi viene paragonato ad un ambasciatore , ma poiché si assume parte

dei compiti del Cuore lo si pud immaginare come un Primo Ministro. Il Triplice
Riscaldatore ha funzione di ambasciatore, in quanto trasporta il Qi Originario a
tutti gli organi dei tre Focolari , mediando quindi tra le tre province del regno.
Tutti gli aspetti spirituali degli organi sono definiti i 5 Shen e rappresentano
aspetti diversi della consapevolezza. Lo Shen del Cuore é collegato alla Virtu.
La coscienza del Cuore é pura e libera , vuota “. Fornisce uno spazio aperto e
consapevole in cui tutte le capacita spirituali e mentali possono operare per
produrre azioni creare e realizzare il destino di ognuno, Lo Shen del cuore deve
tuttavia rimanere ancorato alla realta rispondendo alle necessita di tutte le
circostanze legate al mondo fisico. Questa € la natura "dell'appropriatezza “, la
Virtu che risulta dal corretto uso della capacita spirituale del Cuore , quando la
coscienza pura e libera si occupa delle necessita

dell'esperienza fisica, il risultato € un comportamento appropriato e corretto.
Funzionale al benessere della persona. Il moto dell'‘energia dell'elemento é
verso l'esterno, I'emozione la gioia.

HUO FUOCO TAI YANG
GRANDE YANG
Motto del Movimenlo: “Io Sono!".
Anima Vegetativa: Shen, "Spirito", Principio vitale,
Evoluzione, parte Trascendente di noi

Colore: Rosso.
Stagione: Estate.
Organo (YIN): Fuoco Imperiale - Cuore (C)

Livello Energetico: Shou Shao Yin
(Shao Yin della Mano)

Fuoco Ministeriale - Ministro del Cuorc
(MC) Livello Energetico: Shou Jue
Yin (Juc Yin dalla Mano)




Viscere (YANG):

Fuoco Imperiale - Intestino Tenue (IT)
Livello Energetico: Shou Tai Yang
(Tai Yang della Mano)

Fuoco Ministeriale — Triplice
Riscaldalore (TR)

Livello Energetico: Shou Shae Yang
(Shao Yang della Mano)

Ora del Giorno:

11.00 — 13.00 Cuore,

13.00 - 15.00 Intestine Tenue,
19.00 - 21.00 Ministro del Cuore,
21.00 - 23.00 Triplice Riscaldatore.

Direzione: Sud.

Gusto: Amaro.

Orifizi: Orecchi, soprattutto la temperatura;Il
brillare degli occhi.

Liquidi: Sudore e Sangue.

Organo di Senso:

Lingua (Punta), Tatto.

Emozione:

Patologica Felicita. Passione.
Fisiologica Gioia, Serenita, Comunione
con il Tutto.

Qualita della voce

Risata.

Atteggiamento:

Di chi dice: “Si, Si, Si,... pero..., Forse
non posso..".E’ la voglia di fare
tipicamente estiva, subito si dice si, si
vorrei proprio fare questa cosa, ma poi
si aspetta, si tira per le lunghe, si
tovano scusce.

Azione Energetica e Fisiologica:

Massima Espansione.

Parti del Corpo:

Vasi Sanguigni e Sangue.

Manifestazione Fisica esterna:

Carnagione, Luminosita degli Occhi.

Facolta:

Capacitia di Provare Tristezza e Dolore.

Reazione allo Stress:

Ansia.

Facola Superiori:

Spiritualita. Conoscere il proprio
cammino.

Odore: Bruciato
Clima: Caldo.
Posizione: Tutte le posture in piedi, attraverso le

quali mobilizziamo e facciamo meglio
circolare sangue ed energia.

Azione della Mano:

Pugno.




Zone del Corpo a cui prestare
attenzione nella Pratica:

Parte alta tra le clavicole ed il naso,
gala, testa, oltre. ..

Respirazione:

Respirazione Estiva: Inspiro naso,
Espiro naso.

Animale Celeste:

Fenice Rossa.

Cereale (Nutrimeno):

Miglio Glutinoso, Mais.

Frutto (Crescita):

Prugna, Fragola, Albicocca

Carni:

Montone, Agnello

Vegetali: Ortaggi Comuni, Radice Amara,
Manodorle.

Numero: 07.00.00

Nota Musicale Cinese: Chih.

Pianeti: Marte.

Movimento Figlio:

Terra (Generazione).

Movimento Nipote:

Metallo (Controllo).

Movimento Nonno:

Acqua (Ribellione)

L'ELEMENTO TERRA MILZA E STOMACO

"Siamo parte della Terra, ed essa é parte di noi...amiamo questa terra come il

neonato

ama il battito del cuore della madre”

CHIEF SEATTLE

L'Elemento Terra é il fondamento dell'esistenza fisica, Qualsiasi cosa cosa
rappresenti stabilita e sostegno nella vita dell'individuo o nel mutevole
caleidoscopio delle sue percezioni rappresenta la

Terra, la sicurezza. puo essere un luogo, una relazione, una costruzione
intellettuale come una fede o un principio, un processo fisico come il nutrirsi,
qualcosa che si ritiene affidabile e rassicurante. Un sano Elemento Terra
costituisce nell'essere umano la capacita di dare sostegno, conforto e
nutrimento agli altri , chi manifesta queste caratteristiche in modo spiccato
viene definito un carattere "materno”: La relazione con la persona che
rappresenta la madre influisce notevolmente con i meridiani della Terra nel
corpo umano. Anche se le caratteristiche dell'Elemento vanno ben al

di la di questa associazione. E’ I'elemento Terra nel corpo umano a sostenere
un minuscolo gruppo di cellule che cresce e si trasformano in un bambino, cosi
come a permettere che nella mente umana dai germi di un'idea si sviluppino
concetti intellettuali. La Terra ha in sé il potenziale per un'infinita ricchezza di
manifestazioni. La fertilita del corpo e della mente € il dono dell'Elemento Terra




e deriva dalla sua qualita yin di ricettivita. La Terra assorbe il fulmine, mette a
massa l'elettricita, si imbeve di pioggia, assorbe e trasforma nei suoi
componenti tutta la materia morta e putrefatta facendone la base per una
nuova crescita e una nuova vita. La capacita di ricevere é fondamentale per la
continua fertilita della terra. Il tema del nutrimento é centrale per comprendere
questo Elemento e i suoi meridiani, Milza e Stomaco.

La capacita spirituale dell'Elemento Terra é lo Yin, il cui carattere cinese ha due
componenti fondamentali dal significato di “ pensieri espressi verbalmente " e "
cuore-mente “. Lo Yin mette dunque il cuore e la mente nei pensieri espressi
verbalmente talvolta viene anche tradotto come “scopo” . Lo Yin o intelletto
offre la possibilita per le trasformazioni riflettendo il potenziale della

Terra per la ricchezza delle manifestazioni. Tuttavia in assenza di un
fondamentale senso della “Terra * ad esempio nelle persone in cui questo
Elemento si presenta in squilibrio, cercano una realta solida nelle strutture
mentali e nei concetti astratti.

Il moto dell'energia é quiete. L'emozione pensiero riflessivo ed empatia.

TU LA TERRA

TAI YIN
GRANDE YIN

Motto del Movimento:

“Io mi strutturo, mi nutro!".

Anima Vegetativa:

Yi, Proposito.

Colore:

Giallo.

Stagione:

Cambi di Stagione o Fine dell’Estate.

Organo (YIN):

Milza (M).
Livello Energetico: Zu Tai Yin (Tai
Yin del Piede).

Viscere (YANG):

Stomaco (S).
Livello Energetico): Zu Yang Ming
(Yang Ming del Piede).

Ora del Giorno

7.00 — 9.00 Stomaco,
9.00 — 11.00 Milza.

Direzione: Centro.
Gusto: Dolce.
Orifizio: Bocca.
Liquidi: Saliva.

Organo di Senso:

Bocca, Gusto.

Emozione:

Patologica: Ossessione, Ripetitivita.
Fisiologica: Riflessione, Logica,
Capacita di fare collegamenti.

Qualita della voce:

Canto.

Atteggiamento:

La Terra non dice niente, valuta




secondo logica, tenendo conto del
proprio centro e decide di
conseguenza.

Azione Energetica e Fisiologica:

Armonizzazione, Equilibrio.

Parti del Corpo:

Carni, Tessuto Connettivo.

Manifestazione Fisica esterna:

Came.

Facolta:

Simpatia.

Reazione allo Stress:

Eruzione, Testardaggine.

Facola Superiori:

Restare fedeli ad un idea, tenere saldo
le proprie convinzioni.

Odore: Fragrante.
Clima: Umido.
Posizione: Posizione seduta mediorientale é la

postura di centratura e
d'equilibrio.yin/yang, grazie alla
posizione incrociata dei picdi.

Azione della Mano:

Palmata.

Zone del Corpo a cui prestare
attenzione nella Pratica:

Plesso solare, Diaframma.

Respirazione:

Respirazione 5° Stagione Inspiro naso-
bocca, espiro naso-bocca

Animale Celeste:

Il serpente Giallo, (ma la terra e il
centro, qumdi 1l centro del contesto
uomo casa, etc.)

Cereale (Nutrimento)

Miglio, Grano, Farro

Frutto (Crescita):

Albicocca, Uvetta,

Carni: Manzo.
Vegetali: Porri, Zucca.
Numero: 05.00.00
Nota Musicale Cinese: Kung.
Pianeti: Terra.

Movimento Figlio:

Metallo (Generazione)

Movimento Nipote:

Acqua (Conlrollo).

Movimento Nonno:

Lcgno (Ribellione).




L'ELEMENTO METALLO POLMONE
INTESTINO CRASSO

“ cercate di immaginare un Contenitore Umano Ideale..quel contenitore
energetico ideale potrebbe espandersi, contrarsi, diffondersi, condensarsi
all'infinito e avrebbe contorni dotati di rigidita d‘acciaio e permeabilita. di
foschia. Il miracolo consiste nel quanto riusciamo ad avvicinarci a tali estremi.”
JULIE HENDERSON

L'ideogramma cinese tradotto come metallo significa piu precisamente “oro”
ecco che assume un ulteriore connotazione di grande valore. I Polmoni hanno il
compito di assorbire il piu puro e prezioso componente del mondo esterno il Qi
dell'universo e I'Intestino Crasso lavora per espellere dal corpo e della mente
tutto quello che non ha piu alcun valore per il processo vitale della persona . In
questo modo i due meridiani dell'Elemento cooperano al continue scambio di
Qi. Ulteriore capacita dell'elemento e la sua conduttivita: variazioni di
temperatura, elettricita, magnetismo vengono velocemente trasmesse al
metallo stesso e da questo a sua volta trasmesse a qualunque altra sostanza
ricettiva. In un certo senso il metallo € un mezzo attraverso il quale passano
messaggi la cui trasmissione richiede un passaggio di stato.

E’ questa la capacita essenziale dell’energia Metallo , che puo cambiare il
proprio stato e tornare tuttavia alla struttura originaria. Allo stesso modo
guesta energia presente nell'essere umano implica la capacita di ricevere e
trasmettere messaggi, di comunicare con I'ambiente pur rimanendo se stessi.
Conduce e collega. Altre caratteristiche dell'Elemento Metallo sono in natura la
sua duttilita, densita e affilatura o precisione, che lo rendono un materiale
adatto a costruire strutture o strumenti di grande rigore poiché il metallo
consente, esattezza nella misurazione, e precisione nella costruzione. Cio vale
anche per L Elemento Metallo nel corpo umano " Il Polmone ha il compito di
ministro e assistente da esso traggono origine ritmi ben regolati *. Il ritmo
della respirazione ¢é l'avvenimento piu certo della vita. Con tale ritmo costante
di partenza si puo giungere a creare prevedibilita e simmetria, a strutturare la
propria realta. In termini psicologici , I'energia dell'Elemento conferisce la
capacita di formare sistemi di pensiero forti, ma flessibili a sostegno e regola
della propria vita , di creare attraverso |'ordine I' armonia tra I'ambiente interno
ed esterno.Quando questo elemento é ben equilibrato si avverte il proprio
valore e si sa istintivamente di essere collegati a tutto cio che e al di fuori dei
propri confini. Se in squilibrio tale sicurezza non esiste. La capacita spirituale
dell'Elemento Metallo € il Po, I'anima corporea rappresenta l'intelligenza
corporea istintiva. Il Po rappresenta il * contenitore ™ di tutti i dati e le
informazioni, i codici che consentono all'essere appena nato di sopravvivere.
L'istinto a respirare a cercare il capezzolo della madre a camminare ad
apprendere e a crescere sono tutte funzioni del Po esso quindi governa tutti

gli automatismi del corpo sia quelli della specie sia quelli acquisiti attraverso
I'apprendimento, II moto dell'energia dell'Elemento e verso l'interno e verso il
basso. L'emozione il dolore.



CHIN IL METALLO

SHAO YIN
PICCOLO YIN

Motto del Movimento:

“Io Sento!”.

Anima Vegetativa:

Po, Spirito di sopravvivenza,
automatismi.

Colore: Bianco.
Stagione: Autunno.
Organo (YIN): Polmone (P).

Livello Energelico: Shou Tai Yin (Tai
Yin della Mano).

Viscere (YANG):

Intestino Crasso (IC).
Livello Energetico: Shou Yang Ming
(Yang Ming della Mano).

Ora del Giorno:

3.00 - 5,00 Polmone,
5.00 - 7.00 Intestine Crasso.

Direzione: Ovest.
Gusto: Piccante.
Orifizio: Naso.
Liquidi: Muco.

Organo di Senso:

Naso, Olfatto.

Emozione:

Patologica: Tristezza, Pena, Angoscia.
Fisiologica: Malinconia, Introspezione,
Meditazione, Sensibilitia, Sensorialita.
Pianto.

Qualita della voce:

Pianto

Atteggiamento:

Di chi dice: "No!".

Il Metallo sa esattamente quando una
cosa non & per lui e rifiuta in modo
secco e deciso.

Azione Energetica e Fisiologica:

Contrazione, Portare Dentro.

Parti del Corpo:

Pelle e Peli.

Manifestazione Fisica esterna:

Pelle e Peli.

Facolta:

Espulsione, Taglio netto alle cose che
non servono piu, tossire.

Reazione allo Stress:

Vitalia.

Facolté Superiori:

Ricordo, Sensibilia, Empatia, Capacita
di Tagliare.

Odore:

Marcio, Fermentato.

Clima:

Secco.




Posizione:

Seduto a gambe aperte (distase o
leggarmente flesse): E 'motlo utile per
sciogliere,ammorbidire; se eccessiva,
puo danneggiare i muscoli (Metallo
che opprime il Legno), ma é

anche preparatoria al lavoro osseo
(Metallo che genera Acqua). La
posizione Metallo & tipicamente
occidentale si pratica piu inizialmente,
poiché si evidenziano subito un po'
brutalmente quali sono i problemi.

Azione della Mano:

Taglio della Mano.

Zone del Corpo a cui prestare
attenzione nella pratica

Zona piu esterna di torace ed addome.

Respirazione:

Autunnale: inspire bocca, espiro naso.

Animale Celeste:

Tigre Bianca.

Cereale (Nutrimento):

Riso.

Frutto (Crescita):

Castagna, Pesca , Nespole

Carni: Cavallo.

Vegetali: Cipolle, Aglio, Ravanello, Tutti ivegetali
‘bianchi

Numero: 09.00.00

Nota Musicale Cinese: Shang.

Pianeti: Venere.

Movimento Figlio Acqua (Generazione).

Movimento Nipote Legno (Controllo).

Movimenlo Nonno Fuoco (Ribellione).




LO ZEN SHIATSU

Lo Shiatsu e un trattamento di riequilibrio energetico dell'individuo, effettuato
con pressioni statiche eseguite con varie parti del corpo quali il palmo, i pollici
ed altre dita della mano, i gomiti e le ginocchia. Shizuto Masunaga é stato il
fondatore di uno dei due stili di shiatsu piu conosciuti e diffusi in occidente, lo
stile Iokai piu noto come Zen Shiatsu.

Masunaga si laureo in filosofia e psicologia nel 1949 e nel 1959 divenne
insegnante di psicologia clinica presso il Japan Istitute of shiatsu diretto da
Tokujiro Namikoshi. I suoi studi lo portarono ad integrare in maniera sempre
piu profonda i concetti della Medicina Tradizionale Cinese e Giapponese con la
Psicologia Occidentale. Divenne membro della Societa Giapponese di Psicologia
e di Medicina Orientale. Nel 1960 fondol' Associazione Iokai € nel 1968
L'Istituto Iokai di ricerca. Il suo stile si & evoluto nel tempo e differenziato
sempre piu dallo stile Namikoshi. Dall'esperienza pratica nacque il concetto di
MERIDIANI ESTESI , che si differenzia da quello classico. Masunaga considero
che se il sistema dei Meridiani era una valida espressione della struttura
energetica e non una schematizzazione arbitraria e accademica, allora ci
doveva essere una relazione tra le funzioni energetiche dei meridiani e la loro
locazione nel corpo-mente. Masunaga non si limito a fare dei Meridiani, della
loro percezione e del loro trattamento il punto focale del suo Shiatsu, ma
elabord un ampio concetto profondamente collegato ed inerente alla natura
stessa del Qi.La sua visione € percio in totale accordo con la visione d' insieme
della medicina orientale. L'ideogramma del Qi indica qualcosa che e allo stesso
tempo immateriale e materiale. Il Qi puo essere rarefatto come il “vapore” o
denso come il “riso " Allo stesso modo per Masunaga € possibile riconoscere
questa duplice natura ed espressione nei Meridiani che hanno allo stesso
tempo un aspetto piu contratto e materiale piu denso ed uno piu espanso piu
rarefatto, piu sottile,pit immateriale. Il loro aspetto denso, la natura e la loro
espressione prevalentemente Yin e rappresentato dalla loro struttura, i
meridiani sono canali energetici che hanno un percorso specifico nel nostro
COrpo, uno spessore un inizio, una fine, una direzione un certo numero di
punti. Il loro aspetto espanso, la loro espressione prevalentemente Yang, €
rappresentata invece dalla lorofunzione: un'espressione della nostra vita, una
capacita , una facolta del nostro essere, un movimento del Qi senza il quale la
vita non sarebbe possibile. E' questo il concetto nuovo ed originale " ..Il Motivo
per cui Meridiani e Tsubo sono cosi importanti per conservare la vita é che sono
la vita stessa..,scrive Masunaga. “"Questa nuova visione dei Meridiani é
perfettamente aderente alla teoria dei Cinque Movimenti dove ogni qualita
energetica ogni fase di trasformazione : Acqua , Legno, Fuoco, Terra , Metallo
si manifesta sia nella contrazione,( organi, tessuti, organi di senso, secrezioni,)
che nell'espasione,( Shen, emozioni, suoni , colori.) Queste funzioni sono
ovviamente in linea con una visione dell'essere umano quale unita di corpo-
mente -spirito ed inquarto manifestazioni della nostra vita si esprimono a tutti i
livelli del nostro essere; fisico, emotivo, mentale, spirituale. Cosi ogni
Meridiano diventa un Meridiano/Funzione ossia un Meridiano che rappresenta
anche un movimento della vita . Masunaga elaboro una nuova mappa dei
Meridiani, nella quale tutti si trovano presenti in ogni parte del corpo, allo
stesso modo di come ogni funzione é presente e si esprime in ogni parte del



corpo e dell'intero nostro sistema energetico. Per esprimere tutto cio Masunaga
uso una metafora L'Ameba.

DA ESERCIZI ZEN PER IMMAGINI
DI SHIZUTO MASUNAGA

La circolazione del Qi e qualcosa che avviene in tutte le forme di vita...quindi
guesto concetto puo essere applicato ad un organismo unicellulare
primitivo...possiamo ritenere che anche le amebe abbiano i Meridiani , dal
momento che vivono attraverso il movimento del protoplasma ed esistono
come entita viventi indipendenti: Le amebe adempiono alle funzioni vitali di
base della lo comozione, ingestione, eliminazione e riproduzione e sono anche
capaci di avere reazioni di difesa, allo stesso modo delle piu evolute forme di
vita come quella umana. Tutte queste funzioni vitali di base dipendono
dall'attivita dei meridiani....I Meridiani ed il movimento del protoplasma in un
organismo unicellulare sono la stessa cosa chiamata con nomi diversi. Nel
diagramma disegnato da Masunaga " Costruzione di un Meridiano * “"Ordine del
ciclo della vita " si possono vedere le sei funzioni vitali, collegate coni 12
Meridiani rappresentate attraverso i movimenti dell'ameba e le diverse forme
che essa puo assumere. In questo diagramma troviamo inoltre I'azione della
funzione, cosa essa rappresenta e con che cosa € associata nel nostro sistema
energetico, la posizione del meridiano, e la relazioni dei meridiani con le 6
Energie.

Construction  of Meridian
Y&“B i Large y‘“’l

™ g
Qﬂﬂfomd-cl'\ 3 SPleem.
i digestive Juicop Vs a

an&'. active P“mse Hormanes Cm.;,_‘: "f‘

Dbtﬁnlnaf'nﬂii. Digestion. 7 £ 6:?:4},5 “L
Ea A ¢
Iﬂf;rn‘f. q_p.’t‘ Aq;

maing dig

t—Circ “li\fl'on 3 A
Protection o
Surface Gy

A
Cir‘t.uia,tgah 7 Protection N3 (6\0"'0* 0 1\,
. . e — o . L
termina! Circale| main circulation \, \{\'\h‘::{"
[rip fe. Heatea, |, Hearl Constricl N
. -3"&:13 wanind L




CICLO DI VITA DELL' AMEBA

PRIMO STADIO; LA FORMAZIONE DEL LIMITE.
MERIDIANI DI POLMONE - INTESTINO CRASSO

In una ricca mescolanza di sostanze nutritive e aminoacidi nasce la piu
semplice forma di vita , una cellula, pit 0 meno le stesse sostanze circondate
da una pellicina. E' questo il primo stadio dell'esistenza, il formarsi di
un‘identita individuale , separata da tutto il resto dell'universo e tuttavia
coesistente con esso. Masunaga defini tale azione energica * La formazione del
limite" la si potrebbe anche considerare l'istituzione di una struttura d'identita .
Il limite separa I'ameba dall'ambiente esterno, ma deve essere permeabile in
modo da consentire lo scambio del Qi con quello circostante se fosse una unita
chiusa morirebbe. Secondo la MTC nell'organisrno umano i Polmoni governano
la pelle che costituisce il limite permeabile. I Meridiani di Polmone e di
Intestino Crasso passano sul confine anatomico, formandol‘esterno della
sagoma se si sta in piedi con i palmi rivolti in avanti in posizione anatomica.
Questi due meridiani, rappresentano le funzioni di IMMISSIONE ed
ELIMINAZIONE RESPIRAZIONE, ESCREZIONE. Questa funzione ci da la facolta
di scambiare tra Ambiente Esterno ed Ambiente Interno, di portare dentro e
lasciare andare; ci conferisce la capacita di creare confini.E' rappresentato da
Scambio di Gas e Scambio di Materia. Masunaga scrive in” Esercizi Zen per
Immagine “: La nostra definizione di organismo vivente é inrelazione al fatto
che esso abbia una qualche forma di confine che separi il suo ambiente interno
daquello esterno”. Solo se definiamo i nostri confini possiamo differenziare noi
stessi dall'ambiente esterno e scambiare con esso. E' proprio questa la facolta
che questa funzione ci garantisce:

CREARE CONFINI PERMIABILI COSI CHE POSSIAMO SCAMBIARE TRA
IL NOSTRO AMBIENTE INTERNO E L'AMBIENTE ESTERNO. Questa
funzione ci da la possibilita di respirare di essere aperti e lasciare entrare
nuove emozioni, nuove idee , nuove esperienze e di lasciare andare cio di cui
non abbiamo bisogno, cido che non appartiene piu alla nostra vita presente.

Ci permette di avere una struttura flessibile, di definire il nostro spazio. E’ con
una “inspirazione” che noi entriamo in questa vita, che lasciamo entrare la vita,
ed é con una espirazione che la lasciamo andare.

SECONDO STADIO : SODDISFARE I BISOGNI
MERDIANI DI STOMACO - MILZA

Nel primo stadio del ciclo 'ameba non avverte bisogni particolari. Le funzioni in
atto sono talmente vitali da non sentire il bisogno di svolgerle, se si fermassero
semplicemente cesserebbe di esistere come entita distinta. Nel secondo stadio,
una volta formatasi un'identita individuale , si creano necessariamente dei
bisogni, tra cui primario € quello del cibo. Se I'ameba in qualche modo
percepisce una molecola particolarmente invitante, si protende ( emette uno
pseudopodo ) per raggiungere quanto desidera poi lo avvolge cominciando a
romperlo in una forma digeribile. Le due parti di questa fase del ciclo
rappresentano ['attivita dei meridiani di Stomaco e Milza. Lo Yang , energia
attiva, dello Stomaco incarna il fattore appetito, la percezione di un bisogno e il
movimento per soddisfarlo. La Milza svolge la funzione Yin di attirare e



avvolgere l'oggetto del bisogno, scomponendolo in una forma fruibile.
L'oggetto pud essere qualsiasi cosa ritenuta necessaria al proprio benessere o
alla sopravvivenza in altri termini qualsiasi cosa di cui si abbia fame , cultura,
amore, approvazione, ricchezze, posizione sociale, oltre naturalmente al cibo.
L'attivita in questa fase é tutta rivolta in avanti ,i Meridiani di Milza e di
Stomaco, sono situati nella parte frontale del corpo, la loro funzione &
ACQUISIZIONE DI CIBO E DIGESTIONE.

Questa funzione ci da la capacita di avere appetito e fame e di ottenere cibo
per soddisfare i nostri bisogni. inoltre ci permette di scomporre il cibo

( digestione ) in modo da poterlo usare per rendere fertile la nostra vita. E’
collegata con tutti i condotti digestivi e con tutti i Succhi digestivi-Ormoni.
Questa funzione ci da la capacita di nutrire noi stessi, di nutrire tutti gli aspetti
della nostra vita, di prenderci cura dei nostri bisogni e di essere in grado di
nutrire e prenderci cura degli altri. Ci parla di soddisfazione di concretezza, del
trasformare pensieri ed idee in azioni concrete, della nostra curiosita e tenacia,
dei nostri obbiettivi e traguardi, dell'avere fiducia che tutti i nostri bisogni
potranno essere soddisfatti.

TERZO STADIO ASSIMILAZIONE E INTEGRAZIONE
DEL NUTRIMENTO
MERIDIANI CUORE INTESTINO TENUE

Alla fine del secondo stadio I'oggetto desiderato e stato preso e scomposto in
una forma fruibile ma non ancora assimilato. Il terzo stadio comporta
I'assorbimento dell'oggetto desiderato all'interno dell'entita, ossia il processo
attraverso il quale I'oggetto diviene parte integrante dell'organismo ,
I'organismo stesso. Il processo e rappresentato dai Meridiani di Intestine Tenue
e Cuore. L'Intestino Tenue assorbe le sostanze nutritive assimilandole per
nutrire il Cuore, che secondo la tradizione Orientale é il nucleo del sé
individuale, la consapevolezza, In questo modo qualsiasi essere vivente
ameba o uomo, che sia é in grado di assorbire dall'ambiente cio di cui ha
bisogho per sopravvivere, consapevolezza e funzione nel mondo. In base ai
propri bisogni ciascun essere assimila impressioni sensoriali, cultura, emozioni.
Il movimento dell'energia di questo processo € verso l'interno. In piedi in
posizione anatomica il decorso di questi meridiani si trova sulla superficie
interna di braccia e gambe.La loro funzione : CONTROLLO CENTRALE E
CONVERSIONE, ¢ la funzione che ci da la facolta di portare cibo e informazioni
al nostro Centro e di convertirli rispettivamente in sangue e in ogni azione che
tragga origine da questo Centro. Questa Funzione e collegata con il controllo
dello Spirito e delle Emozioni, riceve cibo e converte in energia. Tutto quello
che portiamo e assimiliamo nel nostro centro, nel nostro organismo diviene
“cio chesiamo” in ogni aspetto del nostro essere, dalla qualita del nostro
sangue fino alla consapevolezza di noi stessi, della nostra Origine
determinando la nostra unicita. Ed é da questo Centro che noi esprimiamo e
manifestiamo noi stessi nel mondo, ed e da questo centro che manifestiamo la
nostra unicita. Da “ Esercizi Zen per Immagini “; Il Qi ( I'intento ) é contenuto
per un certo periodo all'interno dove si prepara a trasformarsi in azione” Un
buon equilibrio tra la capacita di ritirarsi nel proprio centro per assimilare ed



integrate e la capacita di esprimere noi stessi nel mondo, ci garantisce stabilita
emotiva ed equanimita. Il controllo dello Spirito e delle Emozioni

QUARTO STADIO FUGA IN CASO DI PERICOLO
MERIDIANI DI RENE - VESCICA

A questo punto del ciclo dell'ameba uno stimolo esterno che potrebbe
intervenire, é una situazione di pericolo. Immaginiamo che in un periodo
evolutivo successivo I'ameba sia inseguita da un predatore. L'impellenza della
fuga é avvertita nella parte posteriore, dove si crea un movimento di *
allontanamento “. Tale fase del ciclo é rappresentata dai Meridiani di Rene e
Vescica, situati nellaparte posteriore del corpo. La forza del movimento da
dietro indusse Masunaga a descrivere |'attivita di questo stadio “ Impeto”.
Secondo la MTC i Reni attraverso lo yang del rene e il Qi originario, forniscono
impeto ad ogni azione, funzione e processo metabolico.Se |'impeto rallenta o
manca, tutte le funzioni corporee, rallentano con il risultato che puo insorgere
un ristagno o un accumulo di scorie. Mantenendo il flusso e il movimento i Reni
forniscono quindi un impeto purificatore.Funzione :PURIFICA E DA IMPETO
Questa funzione ci da la capacita di regolare tutti gli organi e di mantenere
equilibrio tra attivita ( impeto la spinta vitale ) e il riposo (rigenerazione ,
purificazione ) per avere vitalita. Ed é collegata con gli ordini del Sistema
Endocrino e con gli ordini del sistema Nervoso Autonomo. Il Sistema Endocrine
e il Sistema Nervoso Autonomo sono grandi regolatori delle nostre funzioni
fisiche. Se estendiamo questa funzione regolatrice a tutti gli aspetti della
nostra vita, questa ci parla di stimolazione e di inibizione a tutti i livelli, della
nostra capacita di spingerci nella vita e di rigenerarci attraverso il riposo.

Ci conferisce la spinta del coraggio, lo slancio malgrado la paura, il nostro
istinto di sopravvivenza e allo stesso tempo la capacita di fermarci per
purificare la nostra energia cosi da poter tornare di nuovo all'azione.

Questa funzione é collegata con I'energia che proviene dai nostri antenati ( i
Reni conservano il jing ) ci parla quindi di saggezza e della sensazione di
essere sostenuti dalla vita stessa, e in definitiva, ci permette di percorrere il
nostro personale sentiero di vita.

QUINTO STADIO CIRCOLAZIONE E PROTEZIONE
MERDIANI DI MINISTRO DEL CUORE - TRIPLICE
RISCALDATORE

Un attacco improvviso non e il solo pericolo per I'Ameba, che giorno per giorno
deve lottare per adattarsi all'ambiente a tutte le influenza esterne in generale .
Allo stesso modo anche gli esseri umani devono proteggersi dagli stessi fattori,
nonché da intrusioni indesiderate nel nostro spazio emotivo. Il quinto stadio
corrisponde ad un a protezione costante per i diversi strati dell'organismo. IL
gruppo é una sorta di protezione, pur richiedendo anch'esso adattamento,
poiché ogni essere che ne fa parte, ha identita e funzioni proprie ed individuali,
ma deve protendere la sua consapevolezza all'esterno per stabilire un contatto
con gli altri e creare cosi un'identita collettiva. Sono pertanto necessari
meccanismi, sociali ed emotivi che possano ampliare I' influenza del nucleo



del sé, ritraendola tuttavia per protezione in caso di bisogno. Il Triplice
Riscaldatore e il Ministro del Cuore nella teoria dello Zen Shiatsu incarnano
questa funzione. Il Triplice Riscaldatore protegge la superficie dai rischi
dell'ambiente, compresa l'influenza di altre personalita, II Mastro del cuore
forma un cuscinetto a difesa del nucleo emotivo.. Se si adotta una posizione
chiusa e protettiva seduti con le ginocchia sollevate la testa bassa e le braccia
incrociate sulle ginocchia il Meridiano prolungato dei T.R. & completamente
visibile e protegge l'intera superficie. I| Meridiano invece di Mastro del Cuore é
invisibile all'osservatore, ma visibile a se stessi, poiché costituisce il cuscinetto
della capsula chiusa formata assumendo questa posizione. La Funzione e
dunque CIRCOLAZIONE E PROTEZIONE. Questa funzione ci da la facolta di far
circolare il nostro sangue, la nostra vita ( Circolazione centrale ) e di fornire
protezione per il nostro centro attraverso la Circolazione Periferica: il sangue
circola spinto dal cuore in tutte le parti del corpo, per mantenerlo protetto vivo
e caldo Rappresenta la Circolazione Centrale e la Circolazione Periferica.
Questa funzione ci permette di vivere la vita pienamente in tutti i suoi aspetti,
lasciando circolare liberamente nel nostro organismo sangue, emozioni,
pensieri e convinzioni e proteggendo allo stesso tempo i1 nostro * centro la
nostra integrita. Parla della protezione che deriva dall'essere presenti ed attivi
in tutti gli aspetti del nostro organismo

SESTO STADIO SCELTA DELLA DIREZIONE
MERIDIANI FEGATO-CISTIFELLEA (Vescila Biliare)

Lo stadio finale del ciclo coincide con la preparazione di un nuovo ciclo . Le
funzioni metaboliche che si sono evolute assicurano una riserva di sostanze
nutritive ed energia, come impiegarle per I'uso migliore? . La formulazione di
questa domanda e la risposta interessano i Meridiani di Fegato e Cistifellea che
si trovano su i due lati del corpo, il che permette di girarsi da un lato e da un
altro per soppesare la possibilita delle diverse azioni. Masunaga afferma che il
Fegato si occupa dell'immagazzinamento e la Cistifellea della distribuzione

la funzione di questi due meridiani € quindi DEPOSITO E DISTRIBUZIONE
Questa funzione ci permette di immagazzinare energia e di prendere decisioni
per agire. E’ collegata la Pianificazione dell'Energie e Distribuzione dei
Nutrimenti. Questa funzione ci permette di avere una chiara visione, una chiara
direzione, una visione che va oltre il presente, per fare progetti elaborare
strategie di vita a tutti i livelli, e ci offre la capacita di prendere decisioni,
affinché questi piani e queste strategie, vengano realizzate. Ci da la liberta di
movimento, la liberta di scelta e la liberta di poter realizzare il nostro piano di
vita personale.



LA TEORIA DEL KYO E DEL JITSU

L'interpretazione della funzione dei meridiani delineata nel ciclo di vita della
ameba, viene messa in pratica attraverso la valutazione energetica Zen
Shiatsu. Mentre il principio diagnostico della MTC mette in relazione le
condizioni di salute del passato con le condizioni fisiche attuali, la valutazione
e il trattamento Zen Shiatsu, si occuperanno dello stato e dell'entita
immediati, della distribuzione di energia nella rete dei meridiani , basandosi
sulla palpazione di Hara o della schiena. Se bene tale palpazione riveli un
quadro complesso delle diverse qualita e livelli del Qi in rapporto alla
condizione di ciascun meridiano, solo due fattori sono essenziali per la
valutazione. Il meridiano che presenta la maggior concentrazione di energia
detto JITSU ( pieno ) e Il meridiano che presenta la minor concentrazione di
energia detto KYO ( vuoto ).

Kyo e Jitsu non solo esistono in Hara, ma sono anche espressi all'interno del
corpo. Qualunque parte puo essere prevalentemente kyo o jitsu e di qualunque
meridiano si puo dire che abbia un determinato grado di kyo o jitsu. II
movimento del Qi nel processo della vita, I' alternarsi di causa ed effetto, moto
ed immobilita , bisogno e azione, Kyo e Jitsu, si manifestano nell'essere umano
come nelle amebe, tanto in salute quanto in malattia, nel primo caso si
compiono azioni jitsu per soddisfare bisogni kyo, e cio fa parte del processo
vitale. Nel secondo caso non si riesce a compiere |'azione atta a soddisfare il
bisogno, quindi non si riesce a ripristinare la condizione d’equilibrio. Potrebbero
essere cose semplici come il sonno o complesse come il senso della direzione
nella propria vita. Se a causa di ostacoli interni o esterni non si riesce a
soddisfare il bisogno, il Jitsu tendera ad assumere la forma di comportamento,
che distrae dal kyo. Si istituisce cosi un quadro energetico di dispendio,
inadeguato. I diversi bisogni che avvertiamo in diversi momenti sono espressi
dai meridiani secondo gli stadi del ciclo di vita

dell'ameba. Cosi i Meridiani di Polmone e I'Intestino Crasso rappresentano il
bisogno di un forte senso del sé, che tuttavia permetta lo scambio del Qi con
I'‘ambiente esterno: Quelli di Stomaco e Milza presiedono al bisogno di essere
in grado di individuare e soddisfare i “veri appetiti . Il Cuore e L'Intestino
Tenue assimilano i messaggi dall'ambiente esterno ed interno integrandoli con
il nucleo emotivo. I meridiani di Rene e Vescica entrano in azione fornendo il
necessario impeto per la sopravvivenza e la necessaria capacita di
rilassamento. I meridiani di Mastro del Cuore e Triplice Riscaldatore
contribuiscono all'estensione verso gli altri effettuando tuttavia all'occorrenza
un'azione difensiva. I meridiani di Fegato e Cistifellea incarnano i1 bisogno di
scegliere il percorso di vita, di esprimere la propria a individualita e creativita.
Questi i bisogni fondamentali dell'individuo, circostanze temporanee nella vita
di ognuno , influiranno sui casi kyo e jitsu a breve termine, ma le
caratteristiche dell'ambiente, culturale e fisico all'interno del quale si e
sviluppato I'organismo , bisogni frustrati per un lungo periodo, daranno vita

ad una struttura permanente, che tendera a creare una situazione di squilibrio
energetico nel flusso del Qi caratteristico di quel determinato individuo.
Considerando questo ampio concetto di Meridiani é evidente come questi
forniscano un strumento fondamentale di base per la pratica dello Shiatsu,
grazie alla loro versatilita e alle diverse possibilita che essi ci offrono di entrare



in contatto con la struttura energetica del ricevente. Essi ci danno una

mappa semplice e coerente attraverso la quale contattare ed interagire con " il
territorio dell'Essere Umano " nella sua interezza ed unicita. - Quando ci
appoggiamo ad un meridiano, entriamo in contatto con un'espressione della
vita del ricevente, che si manifesta nel suo Corpo-Mente -Spirito. Possiamo
percio, entrare in risonanza e interagire sia nella sua espressione contratta
ossa, muscoli, tessuti etc che nella sua espressione espansa emozioni. pensieri
etc. Quando lavoriamo i Meridiani come Funzione , non c'é dubbio che
interagiamo con il movimento della vita del ricevente, e la vita non & qualcosa
che possiamo giudicare o riparare. Possiamo soltanto sostenere e stimolare il
movimento naturale del Qi in modo da risvegliare “la vita” affinché si realizzi
pienamente in tutti i suoi aspetti e livelli d'espressione.

BIBLIOGRAFIA

L'approccio della Gestal. Testimone oculare della terapia- Fretz Perls

-Ed. Astrolabio.

La realta Inventata- Contributi al Costruttivismo a cura di Paul Watzlawick -
-Ed. Feltrinelli.

Il Corpo — Umberto Galimberti-Ed. Feltrinelli.

I fondamenti della medicina tradizionale cinese -Giovanni Maciocia -

- Ed. ambrosiana.

Agopuntura tradizionale la legge dei cinque elementi Dianne.m Connelly PH.D.
-Ed Il Castello.

Merleau Ponty - L'occhio e lo Spirito 1989- Ed. SE

Macchine ed esseri viviventi Humberto Maturana e Francisco Varela.

-Ed Astrolabio.

Terapia della Gestalt integrata - Erving Polster e Miriam Polster.

Esercizi Zen per immagini — Shizuto Masunaga

-Ed Mediterranee.

Manuale di Sesshin - Shizuto Masunaga —

Ideas para estampar.



	Shiatsu e Counselling
	di
	Caterina Alessani
	SHUI L'ACQUA
	TAI YIN GRANDE YIN

